وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

جامعة القادسية ـــ كلية التربية

 قسم التاريخ

العقائد الماتريدية نبذة تاريخية

بحث تقدم به الطالب : أمير عبد الله نعمة الى مجلس كلية التربية / قسم التاريخ لنيل درجة البكالوريوس في التاريخ .

بأشراف : أ . م . د . زهير يوسف الحيدري

1439 ه 2018 م

 اهداء

أهدي هذا العمل المتواضع الى :

 أبي الغالي الذي لم يبخل عني يوماً بشيء

أمي التي زودتني بالحنان والمحبة

الى أخوتي واسرتي جميعاً

الى كل من علمني حرفاً أصبح سنا برقه ينير الطريق أمامي

بسم الله الرحمن الرحيم

" وَاخْفِض لَهُما جُنَاحَ الذُلِ مِنَ الرَحمةِ وَقُلْ رَبي ارْحَمهُما كَما رَبَياني صَغِيرا "

 الاسراء : 24

المحتوى

|  |  |
| --- | --- |
| الموضوع | الصفحة |
| المقدمة  |  أ ـــ ج |
| المبحث الأول : الماتريدية ـــ اصولها ـــ نشأتها |  8 ـــ 16 |
| أ ـــ مؤسس الماتريدية ـــ حياته ـــ نشأته وتعلميه ـــ ومؤلفاته |  9 ـــ 15 |
| ب ـــ انتشار الماتريدية |  16 |
| المبحث الثاني : عقائد الماتريدية  |  17 ـــ 21 |
| المبحث الثالث : الماتريدية الحديثة | 22 ـــ 25 |
| الخاتمة والاستنتاجات |  26 |
| قائمة المصادر والمراجع | 27 ـــ 29 |

المقدمة

 الحمد لله رب العالمين ، والصلاة على سيد الأنبياء وخاتم المرسلين نبينا محمد الأمين وعلى آله الطيبين الطاهرين وسلم تسليماً كثيراً .

 أما بعد ، يعتبر المذهب الماتريدي من بين أكثر المذاهب تأثيراً في الحياة الاسلامية بسبب رؤاه الكلامية والفقهية ، كذلك فأن آراء علماء هذا المذهب لا تزال تأثر بشكل أو بآخر على المفكرين المسلمين في عصرنا هذا .

 إن أهمية هذا المذهب ودوره في الميدان الفلسفي هو الذي دفعني لأن أكتب عنه ، أضافة لقلة البحوث المقدمة لدراسة هذا الموضوع .

 لقد قمت بتقسيم البحث الى : مقدمة ، وثلاث مباحث ، تناول المبحث الاول منها نشأة الماتريدية واصولها ، اضافة الى الاطلاع على حياة المؤسس واهم اساتذته وتلامذته .

أما المبحث الثاني فقد تناول الآراء العقائدية للمذهب الماتريدي التي منها رأيهم في مصادر التشريع ، ورأي علمائهم في الصفات المنسوبة لله .

فيما اختص المبحث الثالث بالامتداد الحديث للمذهب الماتريدي وتأثير هذا المذهب على الحركات التجديدية .

وفي النهاية كانت خاتمة البحث والاستنتاجات .

 قد استخدمت عدد من المصادر في هذا البحث كان أهمها : التوحيد لأبي منصور الماتريدي ، وتاريخ المذاهب الاسلامية لمحمد أبو زهرة ، والفرق والمذاهب الاسلامية منذ البدايات لسعد رستم ، ... .

 وكان من بين المشاكل التي واجهتني هي قلة المصادر عن هذا الموضوع ، اضافة الى اختلاف أراء العلماء في ماهية المذهب الماتريدي فمنهم من أعتبره مذهباً مبتدعاً فيما وسمه آخرون بالمذهب الحق ، فكانت هذه الآراء بحاجة الى تدقيق قبل الأخذ بها

.

وأخيراً اسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم ، راجياً أن ينال رضاكم .

 المبحث الأول

الماتريدية ــ أصولها ــ نشأتها

أ ــ مؤسس الماتريدية ، حياته ــ نشأته وتعليمه ــ ومؤلفاته

 الامام أبو منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي السمرقندي الأنصاري ، والماتريدي نسبة الى ماتريد وهي محلة بسمرقند ، وقد لقبه أصحابه بألقاب مختلفة منها امام الهدى وعَلم الهدى وامام المتكلمين([[1]](#footnote-1)) . وقد رفع نسبه الى الأنصاري ولا نعرف شيئاً عن اسرته([[2]](#footnote-2)) .

 أما السنة التي ولد فيها الامام الماتريدي فلم نتعرف يقيناً على سنة ولادته ولا الى الجيل الذي ولد فيه([[3]](#footnote-3)) ، لكن الظاهر إنه ولد منتصف القرن الثالث الهجري ، وقد ثبت قطعاً أنه تلقى علوم الفقه الحنفي والكلام على نصر بن يحيى البلخي المتوفى سنة 268 ه([[4]](#footnote-4))

 وأرجح الروايات أنه قد ولد سنة 248 ه وهي حقيقة مستوحاة من وفاة أحد شيوخه ذلك بأن سن الدراسة ينبغي أن لا يقل عن عشر سنوات([[5]](#footnote-5)) .

 درج الامام الماتريدي في المنطقة الشرقية من الدولة الاسلامية التي ضلت خاضعة لسلطات الخلفاء العباسيين حتى نهاية عهد الخليفة المأمون إذ أخذت روابط الدولة تتهاوى ، أما الدولة السامانية التي يعيش فيها الماتريدي فأنها لم تنفصل عن سلطة الخلافة العباسية إلا في سنة 261 ه([[6]](#footnote-6)) .

 لقد تتلمذ الماتريدي على يد جلة من علماء المذهب الحنفي الذين برعوا في الفقه والكلام والاصول ، واغترفوا من معين لا ينضب هو كتب أبي حنيفة في الفقه والكلام([[7]](#footnote-7)) .

 ومن أشهر أساتذة الماتريدي :

1. محمد بن مقاتل الرازي الذي تولى قضاء الري وتتلمذ على يد محمـد بن الحسـن الشيباني وأبـو مطيع الحكـم بن عبـد الله

 البلخي ، ومن مصنفاته المدعي والمدعى عليه([[8]](#footnote-8)) .

1. أبو نضر العياضي : وهو من شيوخ الماتريدي وانفرد بالمكانة الاولى بين أساتذته ، قُتل في بلاد الترك في زمن أحمد بن أسد بن سامان([[9]](#footnote-9)) .
2. أبو بكر أحمد بن اسحاق الجوجزاني : كان عالماً جامعاً بين الاصول والفروع وقد أخذ العلم عن أبي سليمان الجوجزاني وله كتاب الفَرق والتمييز ، وكتاب التوبة([[10]](#footnote-10)) .
3. نصير بن يحيى البلخي : كان من شيوخ أبو مطيع الحكم بن عبد الله ، وكان بارعاً في الفقه الحنفي والكلام توفي سنة 268 ه ([[11]](#footnote-11)).

 الماتريدي جهبذ من جهابذة الفكر الانساني ، امتاز بالذكاء والنبوغ وحذق الفنون العلمية المختلفة وألف في شتى العلوم الاسلامية وبرع في اللغات العربية والفارسية وكان من كبار العلماء ، ووصف بالورع والتقى والترفع عن التذلل للسلطة الحاكمة طمعاً في مال أو جاه أو شهرة ([[12]](#footnote-12)) .

 كانت مؤلفات الماتريدي خير دليل على خصب ثقافته وعمقها وتنوعها فهي ثقافة شملت التفسير والفقه وأصوله وعلم الكلام ، وكانت ثقافته متنوعة في شتى ضروب المعارف والعلوم ([[13]](#footnote-13)) .

وهذه أشهر مؤلفاته :

1. كتاب التوحيد : هو كتاب في العقيدة وآراء الفقه المختلفة ، يعتبر هذا الكتاب من أهم مؤلفات الماتريدي وآراءه ومن أقدم المراجع الكلامية الذي يشتمل على آراء الفرق الاسلامية ([[14]](#footnote-14)) .
2. كتاب المقالات : ويتحدث الماتريدي في هذا الكتاب عن جملة مقالات المخالفين لأهل السنة ([[15]](#footnote-15)) .
3. كتاب تأويلات أهل السنة : هو كتاب تفسير من الوثائق النادرة ، عالج فيه قضايا اعتقادية واصولية وفقهية فضلاً عن شرح كتاب الله ([[16]](#footnote-16)) .
4. كتاب الجدل وكتاب مآخذ الشريعة : وهما كتابان أساسيان لعلم الاصول عند الحنفية .
5. كتاب الاصول أو اصول الدين ([[17]](#footnote-17)) .

 رفع الماتريدي لواء مدرسة فكرية في علم العقائد تناقلها الخلف عن السلف جيلاً بعد جيل ، فهناك علماء من سمرقند وبخارى قد تتلمذوا على يد أبي منصور الماتريدي ([[18]](#footnote-18)) .

ومن أشهر تلامذة الماتريدي :

1. أبو القاسم السمرقندي : أخذ التصوف عن مشايخ زمنه وأخذ الفقه والكلام عن الماتريدي وكان صالحاً يضرب به المثل في الحكمة ولذلك لقب بالحكيم وتولى قضاء سمرقند ، وحمدت سيرته وانتشر ذكره في الشرق والغرب ، وتوفي في سمرقند سنة 332 ه . ومن آثاره : كتاب الرد على أصحاب الهوى ، وكتاب الايمان جزء من العمل([[19]](#footnote-19)) ، وكتاب السواد الأعظم ، وكتاب عقيدة الامام ، وكتاب شرح الفقه الأكبر لأبي حنيفة ، وكتاب الصحائف الالهية([[20]](#footnote-20)) .
2. علي الرستغفني : هو أبو الحسن علي بن سعيد الرستغفني ، والرستغفني نسبة الى رستفغن وهي قرية من قرى سمرقند ، كان من كبار مشايخ سمرقند ومن أصحاب الماتريدي الكبار ووقع خلاف بينه وبين الماتريدي في مسألة المجتهد اذا أخطأ في اصابة الحق ، فعند الماتريدي يكون مخطئ في الاجتهاد وعند الرستغفني يكون مصيباً في الاجتهاد على كل حال أصاب الحق أم لا ، ومن آثره : كتاب ارشاد المهتدي ، وكتاب الزوائد والفوائد ، وكتاب الأسلة والاجوبة ، وكتاب بيان السنة والجماعة([[21]](#footnote-21)) .

وصِفَ بأنه من أجل أصحاب ابي منصور الماتريدي ، ومن أعظم مشايخ سـمرقند ومـن المحتمل أنـه توفي سـنة 350 ه([[22]](#footnote-22)) .

1. أبو محمد عبد الكريم النبرودي : والنبرودي نسبة الى نبرودة وهي قلعة حصينة على ستة فراسخ من نسف ، تفقه على يد أبي منصور الماتريدي وسمع وحدّث عنه ، وقد برع بالفقه خاصة ([[23]](#footnote-23)) ، توفي سنة 390 ه ([[24]](#footnote-24)) .
2. أبو أحمد العياضي : هو أبو أحمد بن أبي النصر أحمد بن العباس العياضي ، والعياضي نسبة الى جده ابن أبي النصر العياضي شيخ الماتريدي ، كان موصوفاً بالعلم والفقه والنزهة والعفة ([[25]](#footnote-25)) .
3. أبو عبد الرحمن ابن أبي الليث البخاري : أخذ عن أبي المنصور الماتريدي الكلام والفقه وهو صاحب أبي القاسم الحكيم السمرقندي ([[26]](#footnote-26)) .

ب ـــ انتشار الماتريدية

 كانت الماتريدية في أول نشأتها وبعدها ، مغمورة ولا تعرف إلا في موطنها في بلاد ما وراء النهر وقد بدأت شهرتها حين مكنتها ومكنت شيوخها الدولة العثمانية في العصور المتأخرة ، كما أن شهرتهم وامتدادهم في البلاد التي يكثر فيها الأحناف وهي غالباً البلاد الاسلامية الأعجمية الشرقية والشمالية ، وهي في البلاد العربية قليلة ([[27]](#footnote-27)) .

 كان انتشار المذهب الماتريدي مواكباً لانتشار المذهب الحنفي الفقهي وكان على هذا المذهب أهل بخارى وجميع بلاد ما وراء النهر الى أقصى ثغور الترك ومرو وبلخ ([[28]](#footnote-28)) .

 إن السبب في نشر العقيدة الماتريدية في الهند وما جاورها هو إن العلماء والمشايخ في الهند كان جلهم من العلماء الذين جاءوا من بلاد ما وراء النهر وكان اعتمادهم على فقهاء الحنفية ([[29]](#footnote-29)) .

المبحث الثاني

العقائد الماتريدية

 الماتريدية كغيرهم من الفرق الكلامية لا تلتزم الوحي ( الكتاب والسنة ) في تلقي العقيدة وتقريرها ، بل تجعل العقل مصدر يعول عليه في التشريع ، وتقول بالمجاز في صفات الله تعالى ويزعمون بعدم حجة خبر الأحاد في العقيدة ، كما تقول الجهمية والمعتزلة ومن سلك سبيلهم وهذه الاصول جعلت الماتريدية تخالف السلف في الصفات وبعض اصول العقيدة الاخرى ([[30]](#footnote-30)) .

 الماتريدية كالأشاعرة خالفت السنة والسلف في كثير من اصول الاعتقاد حيث سلكت المنهج الكلامي والفلسفي والعقلاني في تعريف العقيدة([[31]](#footnote-31)) . ومن هذه الاصول :

1. تقديم العقل وتحكيمه في تقرير التوحيد والصفات .
2. أول واجب للعبد هو النظر ، تبعاً للفلاسفة .
3. اثبات الصانع بدليل حدوث الأجسام ، ويستخدمون ألفاظ الفلاسفة ومصطلحاتهم في تقرير التوحيد .
4. يسلكون منهج التأويل أو التفويض في صفات الله تعالى ،

وهم في هذا الأصل مضطربون كسائر فرق الكلام ([[32]](#footnote-32)) .

1. كلام الله عندهم أزلي لا يتعلق بالمشيئة .
2. قولهم بالرؤية أي رؤية الله يوم القيامة .
3. قولهم في الايمان كقول أهل العلم فالإيمان عندهم هو التصديق ولا يدخلون الأعمال في مسمى الأيمان .
4. منهج الماتريدية في التأليف كمنهج الأشاعرة وسائر أهل الكلام ([[33]](#footnote-33)) .

 أثبت الماتريدية ثمان صفات لله تعالى وهي الصفات السبعة التي يقول بها الأشاعرة ( العلم ، الارادة ، الحياة ، القدرة ، السمع ، البصر ، والكلام ) ، وزادوا عليها التكوين وهي صفة ابتدعوها من عند أنفسهم ([[34]](#footnote-34)) .

 المذهب الماتريدي في العقيدة مرتبط غالباً بالمذهب الحنفي في الفقه فأن الماتريدي وتلامذته وشيوخه كلهم احناف ([[35]](#footnote-35)) .

 تثبت الماتريدية الصفات لله والدليل على ثبات الصفات أنه لها معنى حقيقي وهو وضع العالم لأنه صنع على النظام والاتساق ، وهذا لا يتم من حي يتصور عادل ، ولا يمكن أن يأتي هذا الحكم من عاجز أو جاهل أو ميت ويستدل على ثبات الصفات ما ورد في كتاب الله تعالى : " أنزله بعلمه " ، وكذلك تنفي الماتريدية القول بالمكان وتتمسك بقوله تعالى : " ليس كمثله شيء " ، إذ فيها نفي المماثلة والقول بأثبات المكان ، والقول بالمكان يعني القول بالمماثلة بين الله ومخلوقاته والمماثلة منفية عنه تعالى . فالله عز وجل ليس يشبه شيء في العالم فلا توجد أي مماثلة بين الله ومخلوقاته ، فهو الله موجود لا كالموجودين وحي لا كالأحياء وعالماً لا كالعلماء([[36]](#footnote-36)) .

 يقرر الماتريدي تنزيه الله سبحانه عن الجسمية والمكان والزمان وأثبت الماتريدي الرؤية يوم القيامة وقرر أن رؤية الله سبحانه يوم القيامة من أحوال القيامة وقد أختص علم الله بها([[37]](#footnote-37)) ، ويرى الماتريدي إن مرتكب الكبيرة لا يخلد في النار([[38]](#footnote-38)) .

 ذهبت الماتريدية الى أن معرفة الله تجب بالعقل قبل ورود السمع ، وإن الانسان يتحمل مسؤؤلية هذه المعرفة قبل بعثة الأنبياء والرسل ولا يكون معذوراً بتركها بعل يعاقب([[39]](#footnote-39)) .

 تتأخذ الماتريدية موقفاً وسطاً فيما يتغلق بالحرية الانسانية ، فهم لا يقولون باستقلال القدرة الانسانية ولا يعترفون بقدرة انسانية مصاحبة للفعل ، وقد ذهبت الماتريدية الى إن العقل يدرك حسن الأشياء وقبحها فمصدر الماتريدية في التلقي هو العقل([[40]](#footnote-40)) .

 من الاصول المنهجية لدى الماتريدية في تقرير العقيدة عدم الاحتجاج بأحاديث الآحاد فلا يحتجون إلا بالقرآن والمتواتر من الحديث([[41]](#footnote-41)) .

المبحث الثالث

الماتريدية الحديثة

 امتد أثر المدرسة الماتريدية في العصر الحديث ولا نقصد بذلك الأثر في العصر الحديث متابعة كاملة لآراء المدرسة الماتريدية ، بل نقصد إن الحركة العلمية الحديثة لا تخلو في روحها ومنهجها العام من اتجاهات ماتريدية كحركة المحدث المعروف أحمد شاه بن عبد الرحيم الملقب بشاه ولي الله ( 1176 ـــ 1763 م ) لذي كان من النوابغ وصفوة العلماء في ذلك القرن ، ماهراً في العلوم النقلية والعقلية وقام في الهند بحركة قوية علمية دينية وانضم الى حركته نخبة من العلماء . وحركة السيد أحمد برلاوي ( 1746 ـــ 1831 م ) الذي حارب العادات الاجتماعية التي لا أساس لها في الدين([[42]](#footnote-42)) .

 وفي الحركة الاسلامية في مصر نجد إن باعث النهضة الفكرية في مصر الامام محمد عبده يحاول أن يطور علم الكلام الاسلامي وأن يضع علم كلام جديد ، فلقد تناول في مؤلفه رسالة التوحيد موضوعات كلامية بأسلوب جديد والواقع إن منهج الماتريدية كان أساساً لهذا التجديد ([[43]](#footnote-43)).

 ونقصد بالاتجاهات الماتريدية في تلك الحركة الثقافية التي قامت في الهند وفي مصر أن هذه الحركة تقوم على الأخذ بالنقل والعقل وتقيم أفكارها على رفض التقليد والتمسك بحرفية النصوص ، وإن الاسلام يجمع بين المثالية الرفيعة والواقعية التي تتفق مع العقل وعدم تجاهل الطبيعة الانسانية ([[44]](#footnote-44)) .

ومرت الماتريدية الحديثة بعدد من الأدوار :

الأول ــ دور ديوبندي : ( 1283 ه ـــ ) نسبة الى جامعة ديوبند التي أسسها الشيخ محمد قاسم النانوتي إمام النوبندية ، ويمتاز هذا الدور بكثرة التأليف في علم الحديث من شروح وغيرها ، كذلك العلوم العقلية والنقلية ([[45]](#footnote-45)) .

الثاني ــ دور بريلوي : ( 1272 ه ـــ ) نسبة الى زعيمهم أحمد رضا خان الأفغاني الحنفي الماتريدي الملقب بعبد المصطفى . وتجيز هذه الفرقة التوسل بالقبور ، وهم على خلاف مع الوهابية ([[46]](#footnote-46)) .

الثالث ــ دور كوثري : منسوب الى الشيخ محمد زاهد الكوثري امتاز هذا الدور بالخلاف بينهم وبين باقي الفرق وخاصة الوهابية([[47]](#footnote-47)) .

الرابع ــ دور فنجفيري : ( 1370 ه ـــ ) وينسب هذا الدور الى زعيم الجماعة فنجيري ، ونشطت هذه الجماعة في باكستان وأفغانستان ولهم مدارس خاصة يدرسون فيها العقيدة الماتريدية والحنفية ([[48]](#footnote-48)).

الخاتمة والاستنتاجات

* بالإمكان اعتبار المذهب الماتريدي مذهباً كلامياً ( فلسفياً ) أكثر منه فقهياً لما يحمله من آراء فلسفية وبحثه في الامور الغيبة واستخدامه للمصطلحات الفلسفية .
* ربما هناك تشابه بين المذهب الماتريدي والمذهب الأشعري ، وهذا مانراه في بعض آرائهم الكلامية وخاصة الصفات السبعة لله آنفة الذكر .
* يعتبر المذهب الماتريدي أعجمي النشأة الى إن تأثيره امتد الى البلاد العربية وخاصة في الحركات الاصلاحية الحديثة عند العرب .
* لم يعتمد المذهب الماتريدي على النصوص الحرفية بل كان اعتماده على روحية النص ، أي توظيف النص تماشياً مع الامور المستحدثة .
* كانت التيارات الماتريدية الحديثة تواجه بأفكارها التيارات المتطرفة وهذا واضح من موقف هذه التيارات ضد الحركة الوهابية .

قائمة المصادر والمراجع

 ـــ القرآن الكريم

أولاً : المصادر العربية

1. الماتريدي ، أبي منصور محمد بن محمد بن محمود السمرقندي ، ت 333 ه ، التوحيد ، تحقيق : بكر طوبال اوغلي و محمد اورشي ، ( بيروت ـــ دار صادر ، 1424 ه / 2001 م ) .
2. النسفي ، أبي المعين ميمون ، الماتريدي ، ط1 ( القاهرة ـــ مكتبة الأزهر للتراث ، 2011 م ) .

ثانياً : المراجع العربية

1. الأفغاني ، الشمس السلفي ، الماتريدية وموقفهم من توحيد الأسماء والصفات ، ط2 ( الطائف ـــ مكتبة الصديق ، 1419 ه / 1998 م ) ، ج1 .
2. رستم ، سعد ، الفرق والمذاهب الاسلامية منذ البدايات ، ط1 ( دمشق ـــ دار الأوائل ، 2005 م ) .
3. أبو زهرة ، محمد ، تاريخ المذاهب الاسلامية في السياسة والعقائد وتاريخ المذاهب الفقهية ، ( القاهرة ـــ دار الفكر العربي للنشر ) .
4. الحربي ، أحمد بن عوض الله بن داخل اللهيبي ، الماتريدية دراسة وتقويم ، ط1 ( القاهرة ـــ دار العاصمة للنشر ، 1413 ه ) .
5. العقل ، ناصر بن عبد الكريم ، الفرق الكلامية المشبهة والاشاعرة والماتريدية وموقف السلف منها ، ط1 ( الرياض ـــ دار الوطن للنشر ، 1422 ه / 2001 م ) .
6. الغالي ، بلقاسم ، أبو منصور الماتريدي حياته وآراؤه الفقهية ، ( تونس ـــ دار التركي للنشر ، 1989 م ) .
7. المغربي ، علي عبد الفتاح ، الفرق الكلامية الاسلامية مدخل ودراسة ، ط2 ( القاهرة ـــ مكتبة وهبة ، 1415 ه / 1995 م ) .

ثالثاً : المقالات

10 . محمد ، صدم جاسم ، أبو منصور الماتريدي ودوره في الماتريدية ، ديالى " مجلة " العدد 26 ، سنة 2017 م .

1. ) الماتريدي ، أبي منصور محمد بن محمد بن محمود السمرقندي ، ت 333 ه ، التوحيد ، تحقيق : بكر طوبال أوغلي و محمد أورشي ، ( بيروت ــ دار صادر ، 1424 ه / 2001 م ) ص 9 . [↑](#footnote-ref-1)
2. ) الغالي ، بلقاسم ، أبو منصور الماتريدي حياته ورؤاه العقائدية ، ( تونس ــ دار التركي للنشر ، 1989 م ) ، ص 41 . [↑](#footnote-ref-2)
3. ) الماتريدي ، التوحيد ، ص 11 / كذلك : الأفغاني ، شمس السلفي ، الماتريدية وموقفهم في توحيد الأسماء والصفات ، ط2 ( الطائف ــ مكتبة الصديق ، 1419 ه / 1998 م ) ، ج1 ، ص 237 . [↑](#footnote-ref-3)
4. ) أبو زهرة ، محمد ، تاريخ المذاهب الاسلامية السياسية والعقائدية وتاريخ المذاهب الفقهية ، ( القاهرة ــ دار الفكر العربي للنشر ) ، ص 165 . [↑](#footnote-ref-4)
5. ) الماتريدي ، التوحيد ، ص 12 ـــ 13 . [↑](#footnote-ref-5)
6. ) المصدر نفسه ، ص 13 . [↑](#footnote-ref-6)
7. ) الغالي ، أبو منصور الماتريدي ، ص 44 ـــ 45 . [↑](#footnote-ref-7)
8. ) محمد ، صدام جاسم ، أبو منصور الماتريدي ودوره في نشأة الماتريدية ، ديالى " مجلة " ، العدد 26 ، سنة 2007 م ، ص 3 . [↑](#footnote-ref-8)
9. ) الأفغاني ، الماتريدية وموقفهم ، ص 250 . [↑](#footnote-ref-9)
10. ) المصدر نفسه ، ص 250 . [↑](#footnote-ref-10)
11. ) المصدر نفسه ، ص 250 ـــ 251 . [↑](#footnote-ref-11)
12. ) الغالي ، أبو منصور الماتريدي ، ص 47 . [↑](#footnote-ref-12)
13. )  المصدر نفسه ، ص 58 . [↑](#footnote-ref-13)
14. ) الماتريدي ، التوحيد ، ص 17 ـــ 18 . [↑](#footnote-ref-14)
15. ( المصدر نفسه ، ص 19 . [↑](#footnote-ref-15)
16. ) الغالي ، أبو منصور الماتريدي ، ص 58 ـــ 59 . [↑](#footnote-ref-16)
17. ) المصدر نفسه ، ص 60 . [↑](#footnote-ref-17)
18. ) الغالي ، أبو منصور الماتريدي ، ص 49 . [↑](#footnote-ref-18)
19. ) الغالي ، أبو منصور الماتريدي ، ص 49 . [↑](#footnote-ref-19)
20. ) الأفغاني ، الماتريدية وموقفهم ، ص 252 ـــ 253 . [↑](#footnote-ref-20)
21. ) الحربي ، أحمد بن عوض الله بن داخل اللهيبي ، الماتريدية دراسة وتقويم ، ط1 ( القاهرة ـــ دار العاصمة للنشر ، 1413 ) ، ص 106 ـــ 107 . [↑](#footnote-ref-21)
22. ) الغالي ، أبو منصور الماتريدي ، ص 50 . [↑](#footnote-ref-22)
23. ) الحربي ، الماتريدية ، ص 106 . [↑](#footnote-ref-23)
24. ) الأفغاني ، الماتريدية وموقفهم ، ص 253 . [↑](#footnote-ref-24)
25. ) الحربي ، الماتريدية ، ص 106 . [↑](#footnote-ref-25)
26. ) المصدر نفسه ، 107 . [↑](#footnote-ref-26)
27. ) العقل ، ناصر بن عبد الكريم ، الفرق الكلامية المشبهة والأشاعرة والماتريدية وموقف السلف منها ( الرياض ـــ دار الوطن للنشر ) ، ص 176 . [↑](#footnote-ref-27)
28. ) الأفغاني ، الماتريدية وموقفهم ، ص 294 . [↑](#footnote-ref-28)
29. ) المصدر نفسه ، ص 295 . [↑](#footnote-ref-29)
30. )  العقل ، الفرق الكلامية ، ص 180 . [↑](#footnote-ref-30)
31. ) النسفي ، أبي المعين ميمون ، الماتريدي ، ط 1( القاهرة ـــ مكتبة الأزهر للتراث ، 2011 م ) ، ص 180 . [↑](#footnote-ref-31)
32. ) النسفي ، الماتريدي ، ص 181 . [↑](#footnote-ref-32)
33. ) العقل ، الفرق الكلامية ، ص 182 . [↑](#footnote-ref-33)
34. ) المصدر نفسه ، ص 183 . [↑](#footnote-ref-34)
35. ) الأفغاني ، الماتريدية وموقفهم ، ص 217 . [↑](#footnote-ref-35)
36. ) المغربي ، علي عبد الفتاح ، الفرق الكلامية الاسلامية مدخل ودراسة ، ط2 ( القاهرة ـــ مكتبة وهبة ، 1415 ه / 1995 م ) ، ص 370 . [↑](#footnote-ref-36)
37. ) أبو زهرة ، تاريخ المذاهب ، ص . [↑](#footnote-ref-37)
38. ) رستم ، سعد ، الفرق والمذاهب الاسلامية منذ البدايات ، ط1 ( دمشق ـــ 2000 م ) ، ص 162 . [↑](#footnote-ref-38)
39. ) المغربي ، الفرق الكلامية ، ص 370 . [↑](#footnote-ref-39)
40. ) أبو زهرة ، تاريخ المذاهب ، ص 147 . [↑](#footnote-ref-40)
41. )  الحربي ، الماتريدية ، ص 140 . [↑](#footnote-ref-41)
42. ) المغربي ، الفرق الكلامية ، ص 332 . [↑](#footnote-ref-42)
43. ) المصدر نفسه ، 333 . [↑](#footnote-ref-43)
44. ( المغربي ، الفرق الكلامية ، ص 332 . [↑](#footnote-ref-44)
45. )  الأفغاني ، الماتريدية وموقفهم ، ص 288 . [↑](#footnote-ref-45)
46. ) المصدر نفسه ، 290 . [↑](#footnote-ref-46)
47. ) الأفغاني ، الماتريدية وموقفهم ، ص 291 . [↑](#footnote-ref-47)
48. ) المصدر نفسه ، ص 292 . [↑](#footnote-ref-48)